
Family Forum 2025
DOI: 10.25167/FF/6020

Bartłomiej Kempe
Uniwersytet Opolski

https://orcid.org/0009-0009-7173-6190

Nieśmiertelna prawie-osoba. 
 Analiza zjawiska wykorzystania sztucznej 

inteligencji w tworzeniu awatarów osób 
zmarłych oraz w przeżywaniu żałoby 

z perspektywy antropologii katolickiej

The immortal quasi-person. 
An analysis of the phenomenon of using artificial 
intelligence to create avatars of deceased persons 

and to experience mourning from the perspective 
of Catholic anthropology

Abstract
The growth of the digital afterlife industry raises questions about the limits of the “re-
producibility” of  human personhood, the truthfulness of  relationships in bereavement, 
and compatibility with Catholic anthropology. The article aims to determine the ethical 
permissibility and conditions for the use of post-mortem avatars and to formulate design 
norms and pastoral guidelines. The methodology combines analysis of Church documents, 
a personalist theological-moral argument, a review of scholarship in grief psychology and 
AI ethics, and case studies of commercial solutions.
The analysis yields four main findings: (1) a post-mortem avatar is not a person nor 
a “continuity” of personal subjectivity, but an artefact; (2) the only admissible function 
is that of instrumentum memoriae, not a simulation of presence; (3) ethical minima for 
such systems include the deceased’s prior informed consent, strict transparency and 
unambiguous labelling, a ban on first-person narration and personification, protective 
mechanisms for the bereaved and for minors, and a ban on commercialising the “per-

https://orcid.org/0009-0009-7173-6190


146	 Bartłomiej Kempe

sonality”; (4) pastorally, simulated presence may complicate grief and obscure escha-
tological hope.
AI can support the truth of  memory but does not “revive” the dead; appropriate uses 
are archival and strictly conditioned. The article advocates a “digital testament,” impact 
assessments, pastoral guidance, and design standards, and indicates avenues for further 
research on the effects of griefbots on the grieving process. The study’s contribution lies 
in the first Polish-context synthesis of the digital afterlife industry from a theological-an-
thropological perspective, translated into concrete design and pastoral recommendations. 
The proposed framework helps distinguish admissible forms of  digital commemoration 
from practices that are theologically and ethically problematic and sets directions for fur-
ther research and standards of practice.

Keywords: artificial intelligence (AI), deathbot, griefbot, digital afterlife industry, Catho-
lic anthropology, Antiqua et nova, communion of saints, bereavement, instru-
ment of memory, transparency.

Abstrakt
Rozwój digital afterlife industry stawia pytania o granice „odtwarzalności” człowieczeństwa, 
prawdę relacji w żałobie i zgodność z antropologią katolicką. Celem artykułu jest ustalenie 
etycznej dopuszczalności i warunków użycia awatarów zmarłych oraz wyznaczenie norm 
projektowych i wskazań pastoralnych. Metodyka pracy obejmowała analizę dokumentów 
Kościoła, personalistyczną argumentację teologiczno-moralna, przegląd artykułów z dzie-
dziny psychologii żałoby i  etyki AI, oraz studium przypadków komercyjnych rozwiązań. 
W efekcie artykuł wskazał następujące wyniki: po pierwsze, awatar nie jest osobą ani „cią-
głością” podmiotowości, lecz artefaktem; po drugie, dopuszczalna funkcja to instrumentum 
memoriae, a nie symulacja obecności; po trzecie minima etyczne w korzystaniu z tego typu 
programów to uprzednia zgoda zmarłego, twarda przejrzystość i odpowiednie oznaczenie, 
zakaz narracji w  1. osobie i  personifikacji, mechanizmy ochrony żałobników/małoletnich 
oraz zakaz komercjalizacji „osobowości”; po czwarte pastoralnie: symulowana obecność 
może komplikować żałobę i zaciemniać nadzieję eschatologiczną. AI może wspierać prawdę 
pamięci, lecz nie „ożywia” zmarłych; właściwe są zastosowania archiwalne pod ścisłymi wa-
runkami. Artykuł postuluje „cyfrowy testament”, oceny wpływu, wytyczne duszpasterskie 
i standardy projektowe oraz wskazuje kierunki dalszych badań nad wpływem griefbotów na 
przebieg żałoby. Wkład pracy polega na pierwszej, osadzonej w polskim kontekście, syntezie 
teologiczno-antropologicznej zjawiska digital afterlife industry, przełożonej na konkretne 
wskazania projektowe i duszpasterskie. Zaproponowane ramy pomagają odróżnić dopusz-
czalne formy cyfrowego upamiętnienia od praktyk teologicznie i etycznie problematycznych 
oraz wyznaczają kierunki dalszych badań i standardów postępowania.



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 147

Słowa kluczowe: sztuczna inteligencja (AI), deathbot (bot śmierci), griefbot (bot smutku), 
branża cyfrowego życia pozagrobowego, antropologia katolicka, 
Antiqua et nova, wspólnota świętych, żałoba, narzędzie pamięci, 
przejrzystość.

1. Wstęp

Świat w ostatnich latach przechodzi kolejną rewolucję technologiczną. W ra-
mach tej czwartej już rewolucji przemysłowej znalazło się miejsce dla sztucznej 
inteligencji. Modele podstawowe (takie jak ChatGPT), choć zachwyciły ludzi na 
całym świecie, jednocześnie przysporzyły wielu pytań i wątpliwości co do funk-
cjonowania tych systemów. Coraz szybciej rozwijająca się dziedzina sztucznej in-
teligencji daje również nowe pole do rozważań na gruncie katolickiej etyki i an-
tropologii.

Niniejszy artykuł podejmuje zagadnienie tworzenia awatarów osób zmarłych 
za pomocą sztucznej inteligencji w perspektywie etycznej. W świetle tej techno-
logii kierujemy ponowne spojrzenie na człowieczeństwo i elementy, które je sta-
nowią. Pomimo świadomości, że AI jest jedynie programem komputerowym, co-
raz częściej podnoszone są wątpliwości dotyczące jej funkcjonowania i wpływu 
na człowieka.

Punktem wyjścia niniejszego studium jest splot fundamentalnych zagad-
nień teologii moralnej i  antropologii chrześcijańskiej ze zjawiskami techno-
logicznymi, które coraz intensywniej kształtują codzienność. Doświadcze-
nie śmierci i  żałoby, zostaje skonfrontowane z  dynamicznie rozwijającą się 
sztuczną inteligencją, co wpływa na pamięć o zmarłym a w końcu opiera się 
i o tożsamość osoby. Rozwój systemów generatywnych zdolnych nie tylko do 
imitowania sposobu wysławiania się przez konkretną osobę, lecz także do syn-
tetyzowania obrazu i  głosu, rodzi pytanie o  granice „odtwarzalności” czło-
wieczeństwa: co w człowieku może zostać technicznie zrekonstruowane, a co 
stanowi nieprzekraczalny próg jego godności oraz nadziei eschatologicznej? 
Tradycja katolicka interpretuje śmierć nie jako unicestwienie, lecz jako przej-
ście ku pełni życia w Bogu, w komunii świętych, przy wierze w nieśmiertel-
ność duszy i przyszłe zmartwychwstanie ciała. W tej perspektywie, pojawienie 
się narzędzi AI naśladujących zmarłych prowokuje teologiczne pytania o na-
turę osoby, prawdę relacji i duszpasterskie konsekwencje dla przeżywania ża-
łoby. Najnowsza nota Stolicy Apostolskiej Antiqua et nova explicite odnosi się do 
antropologicznych i etycznych wyzwań stawianych przez AI, podkreślając, że 
jednym z celów tej technologii jest imitowanie inteligencji, która ją zaprojek-



148	 Bartłomiej Kempe

towała, co samo w sobie generuje ryzyko semantycznego i moralnego pomie-
szania między wytworem a osobą.

Nowość niniejszego ujęcia polega na skoncentrowaniu się na wąskiej na razie, 
lecz szybko rozszerzającej się niszy praktyk określanych mianem digital afterlife 
industry. Obejmują one projektowanie i wdrażanie griefbotów (zwanych też death-
botami), czyli interaktywnych awatarów osób zmarłych, szkolonych na bazie ich 
cyfrowych śladów w celu imitacji stylu wypowiedzi, głosu czy mimiki. Zjawisko 
to, jeszcze dekadę temu obecne głównie w kulturze popularnej, dziś przyjmuje 
kształt komercyjnych usług i prototypów badawczych. Za przykład można podać 
badaczy z Cambridge, którzy opisują digital afterlife industry jako obszar, w któ-
rym: „konieczne jest wprowadzenie dodatkowych zabezpieczeń, które będą kie-
rować rozwojem usług odtwarzających zmarłych”1 (Hollanek i Nowaczyk-Basiń-
ska, 2024, p. 18). Ta diagnoza oparta jest m.in. na scenariuszach projektowych 
i analizie perspektyw trzech aktorów: dawcy danych, dysponenta danych i użyt-
kownika. Ten przykład stanowi istotny punkt odniesienia dla namysłu teolo-
gicznego, gdyż dotyczy bezpośrednio prawdy relacji, pamięci oraz godności oso-
by po śmierci.

Warstwa źródłowa niniejszego artykułu ma charakter wyraźnie interdyscy-
plinarny. Po stronie eklezjalnej podstawą jest Antiqua et nova, która syntetyzuje 
stanowisko Kościoła wobec AI, ukazując zarówno możliwości, jak i ryzyko w ob-
szarach edukacji, zdrowia, pracy, relacji i komunikacji oraz akcentując, że pod-
miotem odpowiedzialności moralnej pozostaje wyłącznie człowiek. W zakresie 
nauk społecznych i humanistyki autor odwołuje się do literatury z zakresu psy-
chologii żałoby (zwłaszcza teorii continuing bonds), do etyki technologicznej i fi-
lozofii techniki, a także do studiów nad AI. Ramę empiryczną dopełni analiza 
krytyczna istniejących rozwiązań służących kreowaniu pośmiertnych awatarów 
jako przykładów praktyk, które należy osądzić w świetle kryteriów antropolo-
gicznych i duszpasterskich. W części dokumentacyjnej autor posługuje się ofi-
cjalnymi przekładami kościelnymi a w razie braku polskich wersji przekładami 
własnymi tekstów anglojęzycznych.

Stan badań wskazuje na wczesną fazę formowania się pola. Obok pojedyn-
czych analiz filozoficznych i etycznych coraz liczniejsze są prace problematyzu-
jące skutki społeczne i psychologiczne „życia po życiu” w trybie cyfrowym: od 
kwestii praw do danych i wizerunku po wpływ interakcji z awatarem na prze-
bieg żałoby. Jednocześnie brakuje w polskim piśmiennictwie teologicznym syn-
tez, które łączyłyby precyzyjną wykładnię antropologii katolickiej z krytyczną 

1 Oryg.: „additional guardrails to direct the development of  re-creation services are nec-
essary”. Wszystkie tłumaczenia zawarte w tekście artykułu są dziełem autora, chyba że poda-
no inaczej.



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 149

analizą konkretnych funkcji griefbotów i ich interfejsów. Artykuł zamierza wy-
pełnić tę lukę, wpisując się równocześnie w szersze, pozytywne, choć krytycz-
ne, stanowisko Magisterium, które zachęca do mądrego korzystania z technolo-
gii przy poszanowaniu prawdy i godności osoby.

Uzasadnienie podjęcia tematu jest trojakie. Po pierwsze, antropologiczne: 
wirtualny awatar, niezależnie od stopnia podobieństwa, nie jest osobą, lecz ar-
tefaktem; mieszanina sygnałów (głos, obraz, idiolekt) nie ustanawia podmioto-
wej ciągłości, co implikuje szczególne wymogi przejrzystości i niedenominowa-
nia symulacji jako „osoby”. Po drugie, pastoralne: interakcje z „prawie-osobą” 
mogą modyfikować przebieg żałoby. Niekiedy wspierając porządkowanie pamię-
ci, ale też ryzykując utrwalenie iluzji obecności, odroczenie akceptacji śmier-
ci i komplikacje emocjonalne; z tego względu konieczne są jasne normy i narzę-
dzia roztropności. Po trzecie, doktrynalne: chrześcijańska nadzieja, obejmująca 
obcowanie świętych, modlitwę za zmarłych, eschatologiczną obietnicę zmar-
twychwstania, wskazuje drogi pocieszenia i pamięci, których techniczna imita-
cja nie może zastąpić. Zadaniem zaś teologii jest rozróżnienie archiwum pamię-
ci (instrumentum memoriae) od sugestii quasi-obecności, która zaciemnia prawdę 
o śmierci i życiu wiecznym. Te uzasadnienia korespondują z kierunkiem wyzna-
czonym przez Antiqua et nova, wzywającym do rozwoju technologicznego, który 
czyni nas „bardziej ludzkimi”, a nie do antropomorfizacji maszyn.

Na tym tle artykuł formułuje pytanie: czy i pod jakimi warunkami tworzenie 
oraz używanie awatarów osób zmarłych z udziałem AI jest etycznie dopuszczal-
ne z perspektywy antropologii katolickiej? Innymi słowy: jakie granice i możli-
wości wyznacza doktryna Kościoła dla praktyk, które technicznie „przedłużają” 
pamięć o zmarłych, a jednocześnie mogą wywoływać wrażenie kontynuacji re-
lacji „osoba-osoba”? Odpowiedź zakłada doprecyzowanie pojęcia osoby jako jed-
ności cielesno-duchowej, relacyjnej i eschatologicznej, a  także ocenę, czy oraz 
w jakim sensie cyfrowa imitacja może (bądź nie może) pełnić funkcje o charak-
terze terapeutycznym lub formacyjnym.

Z tej problematyki wynikają hipotezy badawcze. Pierwsza zakłada, że awa-
tar AI może, w wąsko zakreślonych funkcjach, służyć jako instrumentum memo-
riae. Obejmować on będzie kuratorowanie i  porządkowanie archiwów rodzin-
nych, ułatwianie dostępu do treści wspomnieniowych, a nie zaś wykorzystanie 
jako substytut relacji osobowej. W konsekwencji należy odrzucić formaty, które 
tworzą sugestię realnej obecności zmarłego. Druga hipoteza stanowi, że etyczna 
dopuszczalność praktyk griefbotowych wymaga ścisłych warunków: uprzedniej 
świadomej zgody osoby (wyrażonej za życia) na wykorzystanie danych, stałej 
transparentności interfejsu (jawne, nienaruszalne oznaczenie symulacyjnego 
charakteru), rezygnacji z  narracji w  pierwszej osobie oraz zakazu komercjali-



150	 Bartłomiej Kempe

zacji „osobowości”. Ostatnia wskazuje, iż w  duchu Antiqua et nova technologia 
może być „ujarzmiona przez dobro” osoby i wspólnoty, o ile nie rości sobie pre-
tensji quasi-soteriologicznych i nie rozmywa ontologicznej różnicy między czło-
wiekiem a maszyną.

Celem artykułu jest zatem zrekonstruowanie kryteriów, które pozwala-
ją odróżnić dopuszczalne sposoby cyfrowego upamiętniania od praktyk teo-
logicznie i  etycznie problematycznych, oraz przełożenie tych kryteriów na 
wstępne wytyczne duszpasterskie i projektowe. Metodologicznie praca łączy 
analizę normatywną dokumentów kościelnych (ze szczególnym naciskiem na 
Antiqua et nova i jej obowiązujące akcenty antropologiczno-etyczne), krytyczny 
przegląd literatury przedmiotu (psychologia żałoby, etyka AI, filozofia techni-
ki) oraz istniejących rozwiązań, tak aby zestawić deklarowane funkcje tech-
nologii z realnymi skutkami społecznymi i pastoralnymi. Z uwagi na wstępny 
charakter zabiegów badawczych ujęcie inicjuje dalsze eksploracje z uwzględ-
nieniem spójnego paradygmatu personalistycznego i wrażliwości na praktycz-
ne konsekwencje.

W tekście każdorazowo zaznaczono kursywą słowa pochodzące z języka an-
gielskiego lub łaciny. W miejscach, gdzie oryginalny cytat był w języku angiel-
skim, tekst oryginału podany jest w  przypisie dolnym i  stanowi tłumaczenie 
własne autora przy wsparciu programu Deepl. Wyjątek od tej zasady stanowią 
nazwy własne firm i programów. Gdzie to było możliwe, dokumenty Kościoła cy-
towane są w oryginalnym tłumaczeniu ze stron Watykanu; w innym wypadku 
podany został tekst oryginalny. Jeżeli w cytowanym fragmencie pojawia się ko-
lejny cytat, ujęty jest on w cudzysłowie ostrokątnym.

2. Zrozumieć AI

Czym jest sztuczna inteligencja? Odpowiedź na to pytanie nie jest wcale 
prosta. AI wykracza poza rozumienie jej jako programu komputerowego, do 
jakiego przywykliśmy. Różne podejścia wskazują na różne rozumienie tego, 
czym w istocie jest sztuczna inteligencja. „W przeszłości naukowcy zajmują-
cy się badaniami nad sztuczną inteligencją rozważali kilka różnych jej wersji. 
Niektórzy definiowali inteligencję w kategoriach wierności ludzkim osiągnię-
ciom, podczas gdy inni preferowali abstrakcyjną, formalną definicję inteli-
gencji zwaną racjonalnością  – mówiąc ogólnie, robieniem «właściwych rze-
czy». Różni się również sam przedmiot badań: niektórzy uważają inteligencję 
za właściwość wewnętrznych procesów myślowych i  rozumowania, podczas 
gdy inni skupiają się na inteligentnym zachowaniu, czyli charakterystyce ze-



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 151

wnętrznej”2 (Russell i Norvig, 2022, p. 19). Funkcjonowanie AI będzie zakła-
dało więc któreś z  czterech przedstawionych sposobów: zachowywanie się 
jak człowiek (podejście proponowane przez Alana Turinga), myślenie w spo-
sób ludzki, myślenie racjonalne lub racjonalne zachowanie (Russell i Norvig, 
2022, pp. 19–22).

Same założenia więc tego, czym jest AI, są złożone. Żeby jednak lepiej zro-
zumieć sposób funkcjonowania tego typu programów, co pozwoli następnie na 
ich analizę, należy wyjaśnić kilka podstawowych pojęć związanych ze sztucz-
ną inteligencją. Wprowadzając te pojęcia, warto zacząć od uczenia maszynowe-
go (machine learning). Jest to paradygmat obliczeniowy, w którym modele sta-
tystyczne uczą się zależności na podstawie danych treningowych i następnie 
uogólniają je na nowe przypadki. Praktycznie obejmuje to różne reżimy ucze-
nia: nadzorowane (predykcja etykiet na podstawie przykładów), nienadzorowa-
ne (odkrywanie struktur, np.  klastrów), półnadzorowane i  ze wzmocnieniem 
(optymalizacja polityki działania na podstawie sygnału nagrody). Kluczowe są 
tu rozróżnienia między fazą treningu, obejmującą dostosowywanie parame-
trów modelu do zbioru danych z użyciem funkcji straty i optymalizacji, a fazą 
inferencji, która obejmuje zastosowanie wyuczonego modelu do nowych da-
nych, a  także zagadnienia przeuczenia (model pomimo dobrego dopasowania 
do danych treningowych, nie potrafi generalizować tych danych na nowe wy-
niki) i  walidacji jakości. Uproszczając przedstawiony opis można wskazać, że 
AI najpierw jest „karmione” dużą ilością danych, a następnie w zależności od 
obranego modelu jest ono trenowane, żeby dawało użytkownikowi odpowiedź 
najbardziej zbliżoną do jego oczekiwań. „Uczenie maszynowe to nowy sposób 
rozwiązywania problemów, odpowiadania na złożone pytania i tworzenia no-
wych treści. Systemy uczące się mogą przewidywać pogodę, szacować czas po-
dróży, rekomendować utwory, automatycznie uzupełniać zdania, streszczać 
artykuły i generować nigdy wcześniej niewidziane obrazy”3 (Google, 2025). Ty-
powe zastosowania to rozpoznawanie obrazów, analiza tekstu, przewidywanie 
trendów czy systemy rekomendacyjne.

Kolejnym ważnym terminem jest uczenie głębokie (deep learning). Stanowi 
ono szczególny rodzaj uczenia maszynowego, oparty na wielowarstwowych sie-

2 Oryg.: „Historically, researchers have pursued several different versions of AI. Some have 
defined intelligence in terms of fidelity to human performance, while others prefer an abstract, 
formal definition of intelligence called rationality–loosely speaking, doing the “right thing.” The 
subject matter itself also varies: some consider intelligence to be a property of internal thought 
processes and reasoning, while others focus on intelligent behavior, an external characteriza-
tion.”

3 Oryg.: „ML offers a new way to solve problems, answer complex questions, and create new 
content. ML can predict the weather, estimate travel times, recommend songs, auto-complete 
sentences, summarize articles, and generate never-seen-before images.”



152	 Bartłomiej Kempe

ciach neuronowych, które mają naśladować funkcjonowanie ludzkiego mózgu. 
Choć tak jak machine learning wykorzystuje zaawansowane algorytmy w celu wy-
konania zadań, tak różnica polega na wykorzystaniu sieci neuronowych w me-
todzie deep learning. Architektury takie jak sieci konwolucyjne, rekurencyjne czy 
obecnie dominujące transformatory, umożliwiają pozyskiwanie reprezentacji 
cech z danych o wysokiej złożoności. Dzięki temu osiąga się wysoką skuteczność 
m.in. w  rozpoznawaniu mowy i  obrazu, automatycznym tłumaczeniu, detek-
cji obiektów czy generowaniu treści multimodalnych. Ze względu na strukturę 
warstw, maszyna uczy się za pomocą własnego przetwarzania danych. Mecha-
nizmem stojącym za skutecznością tych modeli jest uczenie reprezentacji po-
przez propagację wsteczną błędu i optymalizację wielkich zbiorów parametrów 
na masywnych kolekcjach danych. To właśnie połączenie tych trzech faktorów 
ma wpływ na wyjątkową skuteczność metody deep learning w tworzeniu danych 
wyjściowych najbardziej oczekiwanych przez użytkownika.

Trzecim ważnym terminem w omawianym kontekście jest przetwarzanie ję-
zyka naturalnego (natural language processing, NLP). W odróżnieniu od języków 
formalnych, języki naturalne są wieloznaczne, kontekstowe i  hierarchicznie 
zorganizowane. Współczesne systemy NLP uczą się wektorowych reprezentacji 
słów, fraz i dokumentów, co pozwala im wykonywać zadania takie jak rozumie-
nie i klasyfikacja tekstu, ekstrakcja informacji, streszczanie, tłumaczenie, odpo-
wiadanie na pytania czy generowanie spójnych wypowiedzi. Warto podkreślić, 
że „rozumienie” w tym kontekście ma charakter modelowania probabilistyczne-
go wzorców użycia języka, a nie świadomości semantycznej.

Zestaw tych trzech pojęć: uczenie maszynowe, uczenie głębokie i przetwa-
rzanie języka naturalnego, daje zarys tego, czym jest współczesna AI i jak działa. 
W dużym uproszczeniu to rodzina metod statystycznych i obliczeniowych, któ-
re z danych budują uogólnialne modele zachowania, percepcji i wnioskowania. 
W dalszych analizach istotne będzie nie tylko opisanie ich możliwości, lecz także 
świadomość ograniczeń (np. halucynacji modelowych, wrażliwości na dane tre-
ningowe) oraz implikacji etycznych wynikających z ich zastosowań.

Warto zauważyć angażowanie SI do wielu różnych zadań. Zaczynając od two-
rzenia treści w  Internecie przeznaczonych do mediów społecznościowych, za-
równo tekstowych jak i wideo i audio, przez wsparcie w medycynie, aż po doradz-
two w sferze finansowej. W medycynie wsparcie to obejmuje wykrywanie oraz 
diagnozę zaburzeń neurologicznych za pomocą narzędzi analizujących wzory 
(Khushi Jha i Awadhesh Kumar, 2024). Wspomaga także leczenie onkologiczne, 
przewidując odpowiedzi na leczenie, czy wspiera diagnostykę w echokardiogra-
fii (przez analizę obrazów), dzięki czemu przyśpiesza i precyzuje stawiane dia-
gnozy (Kusunose, 2025). W sektorze finansowym SI wspiera pracowników przy 



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 153

przetwarzaniu danych i przygotowywaniu dokładniejszych raportów. Znaczny 
wpływ obserwowany jest w  mediach społecznościowych. SI stało się integral-
nym narzędziem dla tworzenia treści, wspierając twórców w  pisaniu tekstów, 
tworzeniu grafik i filmów. AI analizuje także zachowania użytkowników, dzięki 
czemu przedstawiane im treści są lepiej profilowane. W tym miejscu warto tak-
że zasygnalizować pojawienie się Teorii Martwego Internetu (The Dead Internet 
Theory). „Teoria ta zakłada, że znaczna część aktywności w sieci nie jest już na-
pędzana przez autentyczne zaangażowanie człowieka, lecz przez treści i interak-
cje generowane przez sztuczną inteligencję”4 (Muzumdar et al., 2025). To pokazu-
je, jaka jest skala zjawiska, gdy chodzi o treści generowane przez AI.

Pomimo możliwości, jakie te modele stawiają przed użytkownikiem, wy-
suwane są przeciwko nim poważne zastrzeżenia związane ze sztuczną inteli-
gencją. Najważniejsze obiekcje wynikają z halucynacji modelu AI. Halucynacje 
(choć nazwa jest sporna) „można rozumieć jako skłonność do błędów, w tym 
błędów matematycznych, programistycznych, atrybucyjnych i koncepcyjnych 
wyższego poziomu” (Kreft, Boguszewicz-Kreft i Cyrek, 2024, p. 169). Przyczyn 
takiego stanu rzeczy jest wiele, natomiast zasadniczo są one konsekwencją: 
„a) wykorzystywania wielkich danych szkoleniowych, miliardów tokenów uzy-
skanych z sieci (co utrudnia wyeliminowanie sfabrykowanych, nieaktualnych 
lub stronniczych informacji), b) wszechstronności wielkich modeli językowych 
oraz c) problemów z  identyfikacją błędów nie tylko przez maszynę, ale także 
przez człowieka” (Kreft, Boguszewicz-Kreft i Cyrek, 2024, p. 170).W kontekście 
omawianego tematu halucynacje AI stanowią jedno z głównych zagrożeń dla 
wykorzystania deathbotów. Kolejnym wskazywanym problemem związanym ze 
sztuczną inteligencją jest jej wrażliwość na jakość danych treningowych. „Wy-
dajność systemów wspomaganych sztuczną inteligencją jest ograniczona jako-
ścią danych szkoleniowych, na których się opierają” (Mohammed et al., 2025, 
p. 2). Niemniej ważne zastrzeżenia dotyczą jakości danych wejściowych – jeże-
li w  tych będzie znajdował się „szum” (nieprawda, lub fałszywie opracowane 
dane) wtedy wynik może być zaburzony.

Przedstawione powyżej informacje dotyczące sztucznej inteligencji stanowią 
jedynie wycinek całej rzeczywistości dotyczącej tej nowej technologii. W odczu-
ciu autora są one jednak wystarczające, żeby zarysować, czym jest przedstawia-
na technologia oraz jakie, wynikające z  jej pojawienia się, będą implikacje dla 
teologii i katolickiej antropologii.

4 Oryg. „This theory suggests that a significant portion of online activity is no longer driven 
by genuine human engagement but by AI-generated content and interactions”.



154	 Bartłomiej Kempe

3. Iluzja „nieśmiertelności” dzięki AI

W emitowanym na portalu Netflix serialu „Czarne Lustro” w pierwszym od-
cinku drugiego sezonu zapoznajemy się z historią Marthy, która traci swojego 
ukochanego w wypadku samochodowym. Zrozpaczona kobieta dostaje od swo-
jej przyjaciółki informacje o  firmie, która zajmuje się „przywracaniem do ży-
cia” zmarłych, za pomocą nowoczesnych technologii. Jedyne, co należy zrobić, 
to przesłać im wszystkie zdjęcia oraz rozmowy ze zmarłą osobą, próbki głosu, 
a  oni za pomocą technologii będą w  stanie wykonać połączenie telefoniczne, 
gdzie po drugiej stronie usłyszymy głos zmarłego, który będzie również wysła-
wiał się w taki sam sposób jak „oryginał”. Serial ten powstał w 2013 roku, kiedy 
nikt na świecie nie słyszał jeszcze o powszechnie dostępnej sztucznej inteligen-
cji. Niespełna dekadę później, przedstawiona tam technologia nie wydaje się już 
niczym futurystycznym, a powstające adaptacje technologii sztucznej inteligen-
cji, związane z tworzeniem awatarów osób zmarłych, zahaczają o wizje immor-
talizmu przedstawiane przez czołowych transhumanistów.

Wspomniane wcześniej dziedziny sztucznej inteligencji (przetwarzanie ję-
zyka naturalnego, synteza mowy oraz generowanie obrazów i wideo), łączone 
są obecnie w celu tworzenia awatarów pośmiertnych. Zgromadzone po zmar-
łym materiały, takie jak zapisy rozmów, nagrania głosowe, zdjęcia i  filmy, są 
wykorzystywane w celu trenowania modelu AI, aby mógł nauczyć się charak-
terystycznych cech języka i głosu zmarłego oraz w celu wygenerowania jego wir-
tualnego wizerunku.

Przykładowo, firma DeepBrain AI oferuje usługę „re;memory2”, dzięki któ-
rej, na bazie fotografii oraz kilkusekundowego nagrania wideo, użytkownik 
jest w stanie wygenerować mówiącą postać zmarłej osoby. Z kolei aplikacja He-
reAfter proponuje tworzenie księgi wspomnień. Są tam informacje dodawane 
przez użytkownika (czy też jego bliskich), w celu utworzenia wirtualnego awata-
ra danej osoby. Taki awatar będzie następnie odpowiadał w czasie rzeczywistym 
na pytania użytkownika czy prowadził z nim konwersację naśladując osobę, na 
bazie której powstał. Podobnych przykładów jest więcej. Sektor ten rozwija się 
na tyle dynamicznie, że uzyskał miano „digital afterlife industry” (Hollanek 
i Nowaczyk-Basińska, 2024, p. 63). Wszystkie te technologie łączy wykorzystanie 
AI do stworzenia iluzji rozmowy z tymi, którzy odeszli.

Cyfrowe awatary rodzą jednak dylematy na wielu płaszczyznach. Pierwszą 
z nich jest kwestia przeżywania żałoby po zmarłym. Z jednej strony psycholo-
gia zna pojęcie kontynuowania więzi (Continuing Bonds), które obejmuje „próby 
zachowania żywych wspomnień poprzez rozmowy z  innymi, zajmowanie się 
przedmiotami i  zdjęciami oraz traktowanie zmarłego jako wzór do naślado-



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 155

wania”5 (Hewson et al., 2024, p. 1001). Z tego punktu widzenia wirtualny awa-
tar może być postrzegany jako nowe narzędzie przedłużenia więzi lub pewna 
forma interaktywnej pamiątki. Podobnie jak dawniej przechowywano zdjęcia 
zmarłych oraz pamiątki po nich, żeby zachować z nimi więź, tak obecnie wir-
tualny awatar miałby stać się taką praktyką. Istnieje jednak ryzyko manipu-
lacji emocjonalnej oraz utrudniania akceptacji śmierci. „Kontakt z cyfrowymi 
reprezentacjami zmarłych może prowadzić do skomplikowanej żałoby, cha-
rakteryzującej się natrętnymi wspomnieniami i  emocjonalnym cierpieniem. 
Ta ciągła więź może utrudniać naturalny proces żałoby, utrudniając osobom 
dotkniętym nią pogodzenie się ze stratą i zamknięcie tego rozdziału w swo-
im życiu”6 (Bose, Anil Kumar i N, 2025, p. 37). Proces żałoby charakteryzuje się 
„natężeniem doświadczeń, przeżyć i emocji, które w prawidłowym przebiegu 
winny prowadzić do sytuacji pogodzenia się ze stratą” (Binnebesel, Formella 
i Katolyk, 2023, p. 225), co jednak może zostać zaburzone przez wykorzystanie 
wspomnianej wyżej technologii.

Zastosowanie sztucznej inteligencji w celu, o którym mowa, nie jest jedynie 
zagrożeniem dla przeżywania żałoby po zmarłym. Stanowi ono również nowe 
wyzwanie dla rozumienia człowieczeństwa i relacji względem eschatologii.

4. Perspektywa katolicka w świetle noty „Antiqua et nova”

Omawiane rozwiązania oparte na sztucznej inteligencji, zwłaszcza tzw. 
deathboty, wymuszają rewizję założeń antropologicznych. W  perspektywie 
chrześcijańskiej osoba ludzka ujmowana jest jako jedność wymiaru cielesne-
go, psychicznego i duchowego. Jednocześnie bardzo ważnym aspektem ludz-
kiej egzystencji jest relacyjność i  jej istnienie w wymiarze społecznym. Jako 
istoty wysoko empatyczne, ludzie będą próbowali złagodzić ból powstały po 
stracie bliskiej osoby.

W tym miejscu ujawnia się zasadnicza trudność: wirtualny awatar nie sta-
nowi tożsamościowej replikacji podmiotu. Nie sposób przypisać mu statusu oso-
by w sensie wyżej zarysowanej integralności. Jest on raczej algorytmicznie wy-
generowaną reprezentacją pewnego obrazu zmarłego, ograniczoną do warstwy 
językowo-pamięciowej, bez realnej ciągłości wymiaru cielesnego, psychicznego 

5 Oryg.: „include attempts to keep memories alive through dialogue with others, engagement 
with possessions and photographs, and use of the deceased as a role model.”

6 Oryg.: „Engaging with digital representations of the departed can lead to complicated grief, 
characterized by intrusive memories and emotional distress. This ongoing connection may hin-
der the natural mourning process, making it difficult for individuals to let go and find closure”



156	 Bartłomiej Kempe

i duchowego. Taki konstrukt może pełnić funkcję substytutu interakcji, jednak 
rodzi pytanie o jej ontologiczną treść: z kim w istocie dochodzi do dialogu? Klu-
czowym problemem pozostaje zatem iluzoryczny charakter kontaktu, opierają-
cego się na symulacji rozmowy z osobą, która nie jest już obecna jako podmiot 
zdolny do autentycznej, osobowej odpowiedzi.

Szczególnie problematyczna jest tu identyfikowalność podmiotu komunika-
cji w interakcjach z systemami generatywnymi. Aby zapobiec błędowi ontolo-
gicznemu, polegającemu na utożsamieniu artefaktu z osobą, interfejs powinien 
w sposób jednoznaczny, trwały i nienaruszalny komunikować, że mamy do czy-
nienia z  symulacją stylu wypowiedzi zmarłego, a nie z kontynuacją jego pod-
miotowości. Brak takiej przejrzystości tworzy realne ryzyko szkody moralnej 
poprzez mylącą personifikację, zwłaszcza u osób w żałobie, które z racji zwięk-
szonej podatności na sugestię oraz skłonności do nadawania intencjonalności, 
mogą błędnie interpretować interakcję jako kontakt z osobą zmarłą. Osoba ludz-
ka, a model komputerowy, powinny pozostać definitywnie rozdzielonymi rze-
czywistościami, zwłaszcza w kontekście żałoby.

Ponadto sztuczna inteligencja szuka jedynie najbardziej odpowiedniej dla 
użytkownika odpowiedzi. Choć może stwarzać pozory prowadzenia prawdzi-
wej konwersacji, nigdy nie będzie w pełni empatyczna czy relacyjna. „Emocji nie 
można sprowadzić do mimiki twarzy ani fraz generowanych w odpowiedzi na 
polecenia. Odzwierciedlają one bowiem sposób, w jaki osoba jako całość odno-
si się do świata i do swojego własnego życia, przy czym ciało odgrywa rolę cen-
tralną” (Dykasteria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kultury i Edukacji, 2025, no. 61). 
Prawdziwe relacje charakteryzują się o wiele większą dynamiką i złożonością niż 
konwersacja prowadzona z programem. Dodatkowo deathbot będzie posiadał je-
dynie określone przez użytkownika cechy czy sposoby reagowania. Nawet jeśli 
będą one zbliżone do zachowania prawdziwej osoby, to nie będą posiadały jej ba-
gażu doświadczenia i przeżyć, które warunkują sposób wysławiania się i reago-
wanie na wypowiedziane słowa.

Nieustannym elementem tego rodzaju systemów są także problemy związane 
z funkcjonowaniem AI. Ryzyko pojawienia się halucynacji sprawia, że wskazane 
systemy będą narażone na przedstawianie w sposób fałszywy zmarłej osoby. Co 
więcej, będą one kreowały fałszywy obraz tej osoby wobec żałobnika. W takiej 
sytuacji szczególnie ważna jest troska twórców tego typu usług o zablokowanie 
możliwości tworzenia fikcji przez agenta AI. Równie istotne jest wskazanie, by 
firmy tego rodzaju nie zakłócały sesji reklamami.

Warto jednak zauważyć, że to nie maszyna posiada swoją moralność, a  jej 
twórcy i użytkownicy. „Tylko człowiek może być moralnie odpowiedzialny, a wy-
zwania społeczeństwa technologicznego ostatecznie dotyczą jej ducha” (Dyka-



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 157

steria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kultury i Edukacji, 2025, no. 111). Na barkach 
twórców spoczywa odpowiedzialność za funkcjonowanie AI i jej rozwój. Moral-
nym obowiązkiem jest decyzja, czy będzie ona służyła innym ludziom i wspiera-
ła w trudnych chwilach czy też będzie stanowiła jedynie źródło zysku dla pro-
jektanta.

Równie istotnym wymiarem oceny omawianych rozwiązań jest doktryna Ko-
ścioła katolickiego o śmierci i żałobie. W perspektywie antropologiczno-eschato-
logicznej śmierć nie jest unicestwieniem, lecz przejściem ku pełni życia w Bogu; 
dlatego osoba pozostaje wezwana, by doświadczenie straty przeżywać w relacji 
do Boga i we wspólnocie Kościoła, która towarzyszy modlitwą i rytuałem. Klu-
czowe znaczenie ma tu wiara w communio sanctorum oraz nieśmiertelność duszy 
i przyszłe zmartwychwstanie ciała: to one fundują realistyczną nadzieję na po-
nowne spotkanie i kontynuację życia w ojczyźnie niebieskiej. Żaden program sy-
mulujący zachowania czy styl wypowiedzi zmarłego nie jest w stanie zastąpić 
tej perspektywy soteriologicznej ani pośredniczyć w łasce; pozostaje on jedynie 
artefaktem technicznym, który może co najwyżej organizować pamięć, ale nie 
ustanawia relacji osoby z osobą.

W tym świetle chrześcijańska żałoba nie sprowadza się do podtrzymywania 
wrażenia obecności, lecz wzywa do suffragia pro defunctis – modlitwy, Mszy świę-
tej, dzieł miłosierdzia oraz innych praktyk liturgicznych i  pobożnościowych, 
które stanowią realne uczestnictwo w wymianie dóbr duchowych w communio 
sanctorum. To właśnie te formy włączają pamięć o zmarłych w sakramentalną 
ekonomię Kościoła, a nie w logikę „wirtualnej obecności”. Z tego względu inte-
rakcje z systemami naśladującymi zmarłych niosą ryzyko konfuzji teologicznej 
i pastoralnej: mogą utrudniać akceptację rzeczywistości śmierci, osłabiać moty-
wację do modlitwy i praktyk wspólnotowych, a nawet skłaniać do quasi-spiry-
tystycznych wyobrażeń. Postawa chrześcijańska powinna zatem preferować roz-
wiązania, które wspierają pamięć i modlitwę, a odrzucać modele inscenizujące 
„dialog” z rzekomą obecnością osoby zmarłej – jako niezgodne z prawdą o czło-
wieku, naturą chrześcijańskiej nadziei i właściwą dynamiką żałoby.

Zjawisko to posiada jednak również pozytywny, konstruktywny wymiar. 
„Tradycja chrześcijańska uważa dar inteligencji za istotny aspekt stworzenia 
człowieka «na obraz Boży»”(Dykasteria Nauki Wiary i  Dykasteria ds. Kultu-
ry i Edukacji, 2025, no. 1). Oznacza to, że to osoba ludzka, obdarzona rozumem 
i wolą, pozostaje właściwym podmiotem relacji i odpowiedzialności moralnej, 
podczas gdy systemy sztucznej inteligencji są jedynie artefaktami ludzkiej wy-
twórczości. W tej perspektywie tzw. deathboty, przy wszystkich wspomnianych 
wcześniej zastrzeżeniach, mogą pełnić funkcję instrumentum memoriae: narzę-
dzia porządkowania, kuratorowania i  kontekstualizowania materiałów archi-



158	 Bartłomiej Kempe

walnych (zdjęć, nagrań, korespondencji), które wspierają rzetelną praktykę pa-
mięci i międzypokoleniową transmisję dobra kulturowego.

Aby jednak technologia rzeczywiście „czyniła nas bardziej ludzkimi”, jej uży-
cie powinno być teleologicznie podporządkowane dobru osoby i dobru wspólne-
mu: wzmacniać cnoty roztropności, wierności pamięci oraz solidarności, a zara-
zem unikać symulowania „obecności” zmarłego czy przypisywania AI statusu 
quasi-osobowego. Przekłada się to na wymogi przejrzystości i nie zakłada an-
tropomorfizacji. Oznaczać to powinno stosowanie jasnych etykiet symulacyjne-
go charakteru rozmowy czy rezygnację z narracji w pierwszej osobie, uprawnio-
nej zgody na wykorzystanie danych oraz przewagi funkcjonalnej rozwiązań jak 
np. priorytet funkcji archiwalnych nad dialogiczną imitacją. Sztuczna inteligen-
cja pozostaje bowiem wytworem człowieka i zgodnie z chrześcijańską wizją ro-
zumu jako daru, winna mu służyć, a nie go zastępować, zwłaszcza w sferze rela-
cji, pamięci i nadziei.

5. Perspektywa na przyszłość

Spojrzenie na nową technologię, zwłaszcza taką, jaką jest AI, może rodzić 
pewne obawy. Jest to nowy, jak do tej pory jeden z najbardziej skomplikowanych 
programów, który na dodatek został stworzony, żeby imitować ludzki język. 
Z tego względu oraz ze względu na jego pozorną omnipotencję sprawia wrażenie 
podobieństwa do ludzkiego umysłu. Należy jednak pamiętać, że ludzka inteli-
gencja jest wyjątkowym darem, a rozwój techniki postrzegany jest przez Kościół 
„jako część «współpracy mężczyzny i kobiety z Bogiem w doskonaleniu stwo-
rzenia widzialnego»” (Dykasteria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kultury i Eduka-
cji, 2025, no. 2). Kościół zachęca do postępu naukowego, ponieważ „umiejętności 
i kreatywność człowieka pochodzą od Boga i – jeśli są właściwie wykorzystywa-
ne – oddają Mu chwałę jako odzwierciedlenie Jego mądrości i dobroci” (Dyka-
steria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kultury i Edukacji, 2025, no. 2). AI musi być 
postrzegane narzędziowo a nie prometejsko. Nie jest utworzeniem nowej osobo-
wości czy formy istnienia ludzkiego bytu. Jest ono jedynie narzędziem, które po-
winno być użytkowane w sposób zgodny z ludzką godnością.

Pilnym wyzwaniem wydaje się więc stworzenie i rozprzestrzenienie etycz-
nych zasad tworzenia i korzystania z AI. Nie chodzi o regulacje hamujące postęp 
technologiczny, ale o uczciwe rozwiązania promujące ludzką inteligencję i god-
ność. W ujęciu autora aksjologicznymi wytycznymi powinny zostać: obiektywna 
prawda, przejrzystość, odpowiedzialność i unikanie antropomorfizacji. Systemy 
budowane na takich wartościach będą wspierały rozwój ludzkości. Jest już to 



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 159

częściowo wdrażane chociażby przez obowiązek informowania o treściach stwo-
rzonych lub zmienionych przez AI.

W odniesieniu do chatbotów, które mają symulować zachowanie osób zmar-
łych wydaje się zasadne utworzenie wytycznych, dzięki którym pamięć zmar-
łych i przeżywanie żałoby będzie odbywało się z poszanowaniem godności oso-
by ludzkiej. Sztuczna inteligencja nie powinna redukować relacyjności, jaka 
jest wpisana w byt każdej osoby, ale powinna pomagać jej się rozwijać. „Rela-
cyjne ukierunkowanie osoby ludzkiej opiera się ostatecznie na odwiecznym da-
rze z siebie Boga Jedynego i Trójjedynego, którego miłość objawia się zarówno 
w stworzeniu, jak i w odkupieniu” (Dykasteria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kul-
tury i Edukacji, 2025, no. 19). Program komputerowy nie może w żaden sposób 
replikować autentycznych relacji. Symulacja zachowań osoby zmarłej powin-
na być wyraźnie oznaczona przez np. powiadomienia w trakcie dialogu, ostrze-
żenia na początku dla osób w świeżej żałobie. Także minimalnym standardem 
etycznym dla rozwiązań imitujących zmarłych powinien być reżim językowy 
uniemożliwiający nadmierną antropomorfizację, w  tym rezygnacja z  narracji 
w pierwszej osobie i z aktów mowy sugerujących sprawczość osoby zmarłej. Tyl-
ko takie podejście realizuje zasady prawdy komunikacyjnej, przejrzystości i nie-
krzywdzenia, jednocześnie dopuszczając kontrolowane wykorzystanie narzędzi 
cyfrowych w  funkcji uporządkowanego upamiętnienia, a  nie quasi-relacyjnej 
„obecności” zmarłego.

Podstawowym warunkiem dopuszczalności etycznej projektów imitujących 
osobę zmarłą powinna być uprzednia, jednoznaczna i świadoma zgoda tej osoby, 
wyrażona jeszcze za życia. Człowiek jako istota rozumna i wolna pozostaje pod-
miotem relacji i odpowiedzialności, a jego nienaruszalna i niezbywalna godność 
nie podlega wygaszeniu wraz ze śmiercią. W ujęciu doktrynalnym godność oso-
by zakorzeniona jest w stworzeniu „na obraz Boży”, a jej realizacja zakłada wol-
ne ukierunkowanie ku dobru; stąd prymat autonomicznej decyzji osoby co do 
sposobu jej upamiętnienia oraz sprzeciw wobec jakiejkolwiek instrumentalizacji 
czy komercjalizacji wizerunku i głosu po śmierci.

6. Podsumowanie

Przeprowadzona analiza pozwala sformułować spójny obraz zjawiska „nie-
śmiertelnej prawie-osoby”, awatara osoby zmarłej, tworzonego przy użyciu 
sztucznej inteligencji oraz jego konsekwencji dla antropologii i etyki chrześcijań-
skiej. W centrum stoi pytanie o granice technicznej „odtwarzalności” człowie-
czeństwa w kontekście żałoby i nadziei eschatologicznej. Artykuł ukazał, że digi-



160	 Bartłomiej Kempe

tal afterlife industry przenosi dawny motyw „cyfrowego wskrzeszenia” z obszaru 
fantastyki do praktyk rynkowych, domagając się adekwatnej odpowiedzi teolo-
gicznej i pastoralnej. Zastosowana perspektywa łączy wykładnię doktryny ka-
tolickiej (ze szczególnym uwzględnieniem noty Antiqua et nova), wątki psycholo-
gii żałoby oraz studia przypadków konkretnych rozwiązań technologicznych, co 
pozwala uchwycić napięcia między funkcją upamiętnienia a iluzją kontynuowa-
nej obecności osoby zmarłej.

Po pierwsze, kluczowe wnioski antropologiczne wskazują, że awatar, choć 
może z wysoką wiernością imitować głos, idiolekt, a nawet mimikę, nie stano-
wi kontynuacji podmiotowości osoby, lecz artefakt algorytmiczny operujący na 
fragmentach pamięciowego i  wizerunkowego śladu zmarłego. Taki konstrukt 
nie posiada jedności cielesno-duchowej ani zdolności do relacji osoba–osoba, dla-
tego nie może być traktowany jako „osoba” w sensie chrześcijańskim. Właśnie 
z  tej różnicy wynika moralny wymóg jednoznacznej identyfikowalności pod-
miotu komunikacji: interfejs musi stale i czytelnie informować, że mamy do czy-
nienia z  symulacją, aby zapobiec błędowi ontologicznemu i mylącej personifi-
kacji. To minimum prawdy komunikacyjnej chroni nie tylko użytkownika, lecz 
również symboliczny porządek pamięci o zmarłym.

Po drugie, wymiar pastoralno-psychologiczny odsłania ambiwalencję od-
działywania „griefbotów”. Z  jednej strony można je rozważać jako nowe  in-
strumentum memoriae  – narzędzia porządkowania, kuratorowania i  kon-
tekstualizowania archiwów rodzinnych, które wspierają praktykę pamięci 
i międzypokoleniową transmisję treści. Z drugiej jednak, symulowana „obec-
ność” może utrudniać proces żałoby, podtrzymując iluzoryczną więź i odsuwa-
jąc akceptację śmierci. Artykuł podkreśla, że właściwa teologicznie i psycho-
logicznie droga obejmuje modlitwę za zmarłych i uczestnictwo we wspólnocie 
Kościoła, a  nie interakcję z  cyfrową imitacją, która, choć emocjonalnie suge-
stywna, nie pośredniczy w łasce i nie ustanawia relacji osobowej. W tym sensie 
różnica między „uporządkowanym upamiętnieniem” a „quasi-obecnością” jest 
rozstrzygająca dla oceny moralnej.

Po trzecie, analiza normatywna, inspirowana Antiqua et nova, prowadzi do 
wyodrębnienia zestawu minimalnych kryteriów etycznych. Obejmują one: 
twardą przejrzystość, reżim językowy zapobiegający antropomorfizacji, spój-
ne formuły deskrypcyjne funkcji, mechanizmy ochronne, a  także prymat 
funkcji archiwalnych nad dialogiczną imitacją. Zasadniczą granicą jest zakaz 
przedstawiania symulacji jako realnego kontaktu z osobą zmarłą. Wymogi te 
chronią prawdę komunikacyjną, godność osoby i dobro wspólne, a równocze-
śnie pozostawiają miejsce na bezpieczne, ograniczone zastosowania wspiera-
jące pamięć.



	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 161

Po czwarte, artykuł formułuje wniosek dotyczący odpowiedzialności mo-
ralnej: podmiotem odpowiedzialności jest wyłącznie człowiek, projektant, 
wdrożeniowiec, opiekun systemu i użytkownik, nie zaś maszyna. Rozumiana 
w ten sposób odpowiedzialność przekłada się na konkretne praktyki: koniecz-
ność uprzedniej, jednoznacznej zgody osoby (wyrażonej za życia) na wykorzy-
stanie jej materiałów do trenowania modeli; zakaz komercjalizacji „osobowo-
ści” bez takiej zgody; a także wdrożenie polityk zapobiegających nadużyciom 
i wtórnej wiktymizacji (np. poprzez jasno zdefiniowane granice funkcji oraz 
procedury wycofania materiałów z obiegu). W świetle personalistycznej wi-
zji godności, godność nie wygasa ze śmiercią, a  „prawo do dobrego imienia 
i  integralności pamięci” wyznacza ramy dopuszczalnego użycia danych po-
śmiertnych.

Po piąte, wątek eklezjalny i eschatologiczny wyraźnie rozdziela dwie logiki: 
sakramentalną ekonomię Kościoła (komunię świętych, modlitwę, ofiarę, dzie-
ła miłosierdzia) oraz logikę „wirtualnej obecności”. Ta pierwsza ukierunkowuje 
pamięć ku nadziei zmartwychwstania i realnej komunii w Bogu, ta druga, nawet 
przy najlepszych intencjach, zatrzymuje się na poziomie artefaktu techniczne-
go i może wprowadzać konfuzję teologiczną, osłabiając motywację do praktyk 
eklezjalnych. Konkluzja jest jednoznaczna: AI nie jest i nie może być, środkiem 
soteriologicznym. Może co najwyżej pomóc uporządkować pamięć w prawdzie. 
Dlatego ocena moralna preferuje rozwiązania wspierające modlitewne i wspól-
notowe formy pamięci oraz wyklucza inscenizowanie „dialogu” z rzekomą obec-
nością zmarłego.

Spojrzenie w  przyszłość wskazuje na potrzebę badań empirycznych nad 
wpływem interakcji z awatarami na przebieg żałoby (różnicując etapy żałoby, 
wiek, kontekst wspólnotowy), a z drugiej strony dopracowania standardów pro-
jektowych i  duszpasterskich, które zapobiegają antropomorfizacji i  wzmocnią 
„higienę prawdy” w komunikacji. W ujęciu systemowym warto rozważyć eduka-
cję medialną w parafiach i wspólnotach, uczącą rozpoznawania granicy między 
upamiętnieniem a iluzją. Te wskazania mają na celu budowanie kultury techno-
logicznej, w której AI „czyni nas bardziej ludzkimi”, zamiast imitować to, czego 
imitować nie powinna.

Reasumując, w świetle przeprowadzonych analiz zasadnicze rozstrzygnię-
cie brzmi: AI może służyć pamięci o zmarłych, lecz nie może symulować ich 
obecności w sposób zacierający różnicę między osobą a artefaktem. Dopusz-
czalność moralna obwarowana jest warunkami: uprzedniej świadomej zgo-
dy, przejrzystości interfejsu, zakazu pierwszoosobowej personifikacji i zakazu 
komercjalizacji „osobowości”, priorytetu funkcji archiwalnych nad dialogicz-
ną imitacją, mechanizmów ochronnych dla osób w żałobie i małoletnich oraz 



162	 Bartłomiej Kempe

odpowiedzialności projektantów i  wdrażających. Z  perspektywy wiary za-
sadnicze pozostaje rozróżnienie między pamięcią, która karmi się nadzieją 
zmartwychwstania i  komunii świętych, a  techniczną iluzją „nieśmiertelno-
ści”. Rozróżnienie, które chroni zarówno godność osoby ludzkiej, jak i prawdę 
chrześcijańskiej nadziei.

Data wpłynięcia: 2025-10-06;
Data uzyskania pozytywnych recenzji: 2025-11-18;
Data przesłania do druku: 2025-12-12.

References

Binnebesel, J., Formella, Z. and Katolyk, H. (2023) ‘The Thanatopedagogical Context of the Multi-

dimensionality of Mourning’, Białostockie Studia Prawnicze, 28(3), pp. 215–258. Available at:  

https://doi.org/10.15290/bsp.2023.28.03.10.

Bose, E., Anil Kumar, C. and N, M. (2025) ‘From Mourning to Manipulation: Navigating the Psycho-

logical Terrain of AI Grief Therapy’, 2, pp. 34–41.

Dykasteria Nauki Wiary i Dykasteria ds. Kultury i Edukacji (2025) ‘Nota Antiqua et Nova’. Dykaste-

ria Nauki Wiary. Available at: https://www.ekai.pl/wp-content/uploads/2025/04/PL_No-

ta-Antiqua-et-nova.pdf (Accessed: October 5, 2025).

Google (2025) ‘What is Machine Learning?’, Machine Learning - Foundational courses - Intro to ML (Ac-

cessed: https://developers.google.com/machine-learning/intro-to-ml/what-is-ml?hl=pl 

(Accessed:  November 24, 2025).

Hewson, H. et al. (2024) ‘The impact of continuing bonds following bereavement: A systematic re-

view’, Death Studies, 48(10), pp. 1001–1014. Available at: https://doi.org/10.1080/07481187

.2023.2223593.

Hollanek, T. and Nowaczyk-Basińska, K. (2024) ‘Griefbots, Deadbots, Postmortem Avatars: on Re-

sponsible Applications of Generative AI in the Digital Afterlife Industry’, Philosophy & Tech-

nology, 37(2), p. 63. Available at: https://doi.org/10.1007/s13347-024-00744-w.

Khushi Jha and Awadhesh Kumar (2024) ‘Role of Artificial Intelligence in Detecting Neurological 

Disorders’, International Research Journal on Advanced Engineering Hub (IRJAEH), 2(02), pp. 73–

79. Available at: https://doi.org/10.47392/IRJAEH.2024.0015.

Kreft, J., Boguszewicz-Kreft, M. and Cyrek, B. (2024) ‘Halucynacje chatbotów a prawda: główne nur-

ty debaty i  ich interpretacje’, Roczniki Nauk Społecznych, 52(1), pp.  165–185. Available at: 

https://doi.org/10.18290/rns2024.0009.

https://doi.org/10.15290/bsp.2023.28.03.10
https://www.ekai.pl/wp-content/uploads/2025/04/PL_Nota-Antiqua-et-nova.pdf
https://www.ekai.pl/wp-content/uploads/2025/04/PL_Nota-Antiqua-et-nova.pdf
https://developers.google.com/machine-learning/intro-to-ml/what-is-ml?hl=pl
https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593
https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593
https://doi.org/10.1007/s13347-024-00744-w
https://doi.org/10.47392/IRJAEH.2024.0015
https://doi.org/10.18290/rns2024.0009


	 Nieśmiertelna prawie-osoba	 163

Kusunose, K. (2025) ‘Transforming Echocardiography: The Role of Artificial Intelligence in Enhanc-

ing Diagnostic Accuracy and Accessibility’, Internal Medicine, 64(3), pp. 331–336. Available 

at: https://doi.org/10.2169/internalmedicine.4171-24.

Mohammed, S. et al. (2025) ‘The Effects of  Data Quality on Machine Learning Performance on 

Tabular Data’, Information Systems, 132, p. 102549. Available at: https://doi.org/10.1016/j.

is.2025.102549.

Muzumdar, P. et al. (2025) ‘The Dead Internet Theory: A Survey on Artificial Interactions and the Fu-

ture of Social Media’, Asian Journal of Research in Computer Science, 18(1), pp. 67–73. Available 

at: https://doi.org/10.9734/ajrcos/2025/v18i1549.

Russell, S.J. and Norvig, P. (2022) Artificial intelligence: a modern approach. Fourth edition, global edi-

tion. Boston: Pearson (Prentice Hall series in artificial intelligence).

https://doi.org/10.2169/internalmedicine.4171-24
https://doi.org/10.1016/j.is.2025.102549
https://doi.org/10.1016/j.is.2025.102549
https://doi.org/10.9734/ajrcos/2025/v18i1549



